a Fthik-Evangelisch

Eine Initiative des Netzwerks Ethik in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Lehrstiihle fir Evangelische Ethik an den bayerischen Universitaten

Gerechtigkeit

Autor

Prof. Dr. Peter Dabrock

Dieser Artikel wurde im Onlinelexikon Systematische Theologie (SysLex) veroffentlicht:
Dabrock, Peter: ,Gerechtigkeit (ethisch)”, Version 1.0, in: Onlinelexikon Systematische
Theologie, ISSN 3052-685X, 31. Oktober 2025.

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/

Gerechtigkeit ist ein zentraler und hochgradig umstrittener ethischer Begriff.
Gerechtigkeitsforderungen sind oft durch das Gefuhl empfundener Ungerechtigkeit motiviert.
Formal lasst sich Gerechtigkeit als die gerechtfertigte und gleichmaRige Bertcksichtigung des
jeweils Angemessenen definieren. Die heute als Minimalstandards etablierten Kriterien - etwa
das Gleichheitsgebot oder faire Verfahren - lassen sich bis in die griechische Antike (

Aristoteles oes-gnd-icon) und ihre Ausarbeitung in der Scholastik (Thomas von Aquin

oes-gnd-icon) zurlckverfolgen. Seit der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts ranken sich viele
Gerechtigkeitsdebatten um das Konzept der sozialen Gerechtigkeit, verstanden als Ausgleich
zwischen Freiheit und Gleichheit. Im Ringen um ihr Verstandnis spielen nicht nur materiale
Gesichtspunkte (von Rawls 0es-gnd-icon bis zum Capabilities Approach entfaltet), sondern
zunehmend auch prozedurale Gesichtspunkte - im Anschluss an postkoloniale und
intersektionale Diskurse gefragt: ,Wer darf mitreden?” - eine zentrale Rolle. In beiden
Debattenstrangen kann sich die bibeltheologische Tradition des Verstandnisses von

Gerechtigkeit als Gemeinschaftstreue transpartikularisierend einbringen.

- Seite 1


https://ethik-lexikon.de/lexikon/gerechtigkeit
https://ethik-lexikon.de/lexikon/prof-dr-peter-dabrock
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/people/thomas-von-aquin/
https://syslex-online.de/people/john-rawls/

1. Warum die Frage nach Gerechtigkeit?

Wie verteilt man ein gesundes Brot gerecht, wenn alle Anwesenden Hunger haben? Soll jede
Person gleich viel bekommen? Oder vielleicht die groRere mehr - sie hat ja mehr Hunger?
Oder doch die kleinere - sie muss schlie8lich noch wachsen? Soll man dem Bettler (vgl. Art.
Armut), den man vor der TUr sitzen sieht, etwas abgeben? Anderer Kontext: Gibt es gerechte
Kriege (vgl. Art. Frieden)? Gibt es fur jede:n einen Anspruch darauf, jegliche Positionen in der
Gesellschaft zu erhalten? Mussen Ungleichheiten immer ausgeglichen werden? Wenn ja,
welche und durch wen? Mussen die derzeit lebenden Menschen sich starker (und wenn wie
viel) einschranken, um angesichts des anthropogenen Klimawandels zukunftigen
Generationen prognostizierbar ahnliche Lebensbedingungen zu bieten, wie sie fur die

Bessergestellten heute vorherrschen?

Eine der starksten handlungsmotivierenden Krafte ist das Gefuhl, ungerecht behandelt zu
werden: im persoénlichen Bereich bis hin in die hdchsten politischen Zusammenhange.
Empfundene Ungerechtigkeit zu Uberwinden, verbindet daher von jeher Individuen und
Gruppen, die sonst wenig eint. So funktionieren Proteste gegen elterliche Vorgaben wie
politische Aufstande und Revolutionen. Ungerechtigkeit zu Uberwinden ist - bildlich
gesprochen - eine zentrale Forderung, die oft ,,auf der Stral3e” ertdnt: bottom up,
Graswurzelaktivismus. Ein im Menschen, sogar offensichtlich schon bei manchen Primaten
beobachtbarer, tief verwurzelter Sinn fur Ungerechtigkeit ist vielfach der Ausgangspunkt fur
Gerechtigkeitsforderungen.g Wenn ein als ungerecht empfundener Zustand - etwa
Unterdruckung, Willkir oder mangelnde Anerkennung, Gleichberechtigung und Teilhabe an
wichtigen Entscheidungsprozessen - Uberwunden ist, zerfallt haufig die zuvor bestehende
Einheit der Ungerechtigkeitskoalition. Was danach folgt, ist oft unklar. Denn was als gut,
wunschenswert oder zumindest gerecht gelten darf - sei es im familiaren, rechtlichen,
politischen, 6konomischen oder sozialen Bereich -, bleibt hochst umstritten. Gerade wenn
solche neuen Ordnungen dauerhaft etabliert, also institutionalisiert werden sollen, entstehen
oft erneut Konflikte. Bei dieser Strittigkeit (Was ist das Gerechte?) setzen die
Reflexionsdiskurse, allen voran die ethischen, zur Deutung und Umsetzung von Gerechtigkeit

ané

- Seite 2


https://syslex-online.de/articles/armut-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/frieden-version-1-0/
https://syslex-online.de/articlecontainer/gesellschaft/
https://syslex-online.de/articles/gleichheit-version-1-0/

2. Mindestbedingungen einer allgemeinen Definition von
, Gerechtigkeit”

In der Moderne lasst sich das Gute in ethischen Reflexionstheorien zwar durchaus begrinden.
Doch es gilt als optional oder disponibel. In vormodernen Zeiten hingegen war oft eine
bestimmte Vorstellung und Lebensform des Guten verbindlich - etwa Uber viele Jahrhunderte
hinweg in Europa, wo christlich legitimierte Religionskulturen die Gesellschaftsordnung
pragten. Mit der Gerechtigkeit verhalt es sich dagegen anders: Wenn eine Forderung, eine
Handlungsregel, eine Entscheidung, eine MalBnahme, ein Gesetz, eine Institution oder
Organisation als gerecht gelten soll, dann wird damit der Anspruch verbunden, dass das so
Erwartete oder Geforderte (unter gleichen Bedingungen; lateinisch heil3t das: ,ceteris
paribus”) als verallgemeinerbar gelten kdnnen soll (zum Verhaltnis von Gerechtem und Gutem

vgl. Kap. 7).

Kurzum: Gerechtigkeitsanspruche mussen sich moglichst universal - und nicht nur partikular
vor den Mitgliedern der eigenen Ingroup - rechtfertigen kdnnen. Sie haben daher (ceteris
paribus) einen verallgemeinerbaren Geltungsanspruch. Daraus lasst sich eine erste ganz

allgemeine und formale (sprich: heuristische) Definition von Gerechtigkeit ableiten:
Gerechtigkeit ist die gerechtfertigte und gleichméafRige Beriicksichtigung des jeder bzw. jedem

jeweils Angemessenen .

Diese Definition ist heuristisch, weil sie eine bestimmte Sinnrichtung vorgibt. Will man von ihr
abgrenzen, muss man sich - angesichts der langen Begriffsgeschichte - argumentativ oft
erheblich anstrengen. Ethisch gesprochen tragt man hier die Beweislast. Das ist nicht viel,
aber eben auch nicht nichts. Zugleich bleibt die Definition so allgemein, dass sie - wie im
Folgenden erlautert wird - die vielfaltigen Theorieentwicklungen von Gerechtigkeit mit ihren
unterschiedlichen sachlichen und methodischen Perspektiven zu integrieren vermag. Nur
wenn man diese Integrations- wie Differenzierungsfahigkeit, -bedurftigkeit wie -notwendigkeit
des Gerechtigkeitsbegriffs im Blick behalt, wird man ihm gerecht - erwartet also nicht zu viel

und nicht zu wenig von ihm.

- Seite 3


https://syslex-online.de/articles/gut-moralisches-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/gesetz-version-1-0/

Zunachst greift diese Definition die griechisch-rémische Traditionslinie der Bestimmung des
Begriffs auf, nicht die altorientalische (vgl. kurz Kap. 8). Ob es einem (z. B. aus religiosen
Grunden) zusagt oder nicht, ideen- und realgeschichtlich hat diese Tradition den
Gerechtigkeitsbegriff bis heute maligeblich gepragt - das bedeutet nicht, dass den anderen
Traditionen keine Bedeutung in Geschichte und Gegenwart zukame, ganz im Gegenteil (vgl.
Kap. 8 & 9). Aber ihrer Pointen wird man gewahr, wenn man auf die zunachst pragende

Tradition schaut.

2.1. Inspiration durch Ulpian

Die heuristische Ausgangsdefinition greift fast wortwortlich auf eine, wenn nicht: die
beruhmteste Definition von Gerechtigkeit Uberhaupt zurtck (mit einer wichtigen, gleich zu
nennenden Unterscheidung!), namlich die des romischen Rechtsgelehrten Ulpian_
oes-gnd-icon: , lustitia est constans et perpetua voluntas ius suum cuique tribuendi.”® Verandert
wurde die Definition hier, indem sie aus der reinen Rechtssphare (,Recht zuteilen”)
herausgenommen und ein noch allgemeineres nominalisiertes Verb (,Bertcksichtigung” statt

~Zukommen") gewahlt wurde.

2.2. Klassische Unterscheidungen

Mit dieser heuristischen Ausgangsdefinition er- und umfasst man die klassische
Differenzierung des Gerechtigkeitsbegriffs der griechisch-rémischen Tradition, wie sie von
Aristoteles oes-gnd-icon (in Aufnahme seines Lehrers Platon oes-gnd-icon) in Buch V der
Nikomachischen Ethik2 grundgelegt und in der scholastischen Tradition, namentlich vor allem

bei Thomas von Aquin 0es-gnd-icon, in ein systematisches Gebaude gefasst worden ist.

Danach muss sich die fundierende allgemeine oder formale oder legale Gerechtigkeit (iustitia
generalis, universalis, legalis) in zwei Varianten bewahren: in einer ausgleichenden (der iustitia
retributiva im [heute so genannten] Zivilgerichtswesen oder der iustitia commutativa in [vor
allem wirtschaftlichen] Tauschprozessen) und einer zuteilenden (iustitia distributiva, die vor
allem, aber nicht ausschlie3lich staatliche Zuteilungen fir Gruppen oder Individuen normativ

charakterisieren soll).

Die Logik der ersten ist arithmetisch - do ut des. Sie gilt vornehmlich fur den horizontalen

Ausgleich individueller Anspriche untereinander. Der Staat oder eine vergleichbare Kontroll-

- Seite 4


https://syslex-online.de/people/ulpian/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/people/platon/
https://syslex-online.de/people/thomas-von-aquin/
https://syslex-online.de/articles/staat-version-1-0/

oder Entscheidungsinstanz hat dabei die Aufgabe, fur das richtige Verfahren nach der iustitia
formalis / universalis / legalis zu sorgen. Ebenso ist er fur die Umsetzung des Ausgleichs
verantwortlich. Das bedeutet: Wenn mir etwas weggenommen wird, sollte ich dafur
gleichwertigen Ersatz oder eine Kompensation erhalten. Dabei stellt sich unmittelbar die
Frage: Was gilt als gleichwertig - und auf welcher Grundlage? Wie komplex es ist, Fragen der
kommutativen Gerechtigkeit, also des gerechten horizontalen Ausgleichs, zu
operationalisieren, zeigt sich nicht nur im Wirtschaftsverkehr zwischen Handelspartnern,
sondern auch bei der Organisation internationaler Wirtschaftsbeziehungen: Was dem
Anschein nach wie ein symmetrisches Tauschgeschaft wirkt, kann sich womaéglich durch
massive asymmetrische finanzielle, rechtliche oder politische Bedingungen von vornherein zu
Ungunsten einer Partei entwickeln. Das wird von nicht wenigen als ungerecht angesehen.

Dem widersprechen andere (wie z. B. Robert Nozick oes-gnd-iconé), fur die eine (Eigentums-

)Position dann hinreichend gerecht ist, wenn sie rein formal gerecht erworben oder ererbt

wurde. Weitere Ungleichheitsmal3stabe werden nicht als Gerechtigkeitsproblem angesehen.

Die Logik der zweiten ist proportional und folgt der Regel ,jeder/jedem das ihm oder ihr
Zustehende”. Man ahnt sofort, welche Konflikte ob des Mal3es der Zuteilung (meistens vertikal
von einer Organisation, vor allem dem Staat organisiert) aufbrechen kdnnen. Auch daruber
kénnen Gerichte im Zweifelsfall entscheiden. Aber die Gerechtigkeitsfrage stellt sich hier
schon den zuteilenden Organisationen bzw. ,der” Gesellschaft, in der sie ,beheimatet” sind,
weshalb fur diese Form der Gerechtigkeit das bekannte Diktum des wohl berihmtesten
Gerechtigkeitsbuches der letzten Jahrhunderte, der ,Theorie der Gerechtigkeit” (ursprunglich
1971) von John Rawls oes-gnd-icon, gilt: ,Soziale Gerechtigkeit ist die erste Tugend sozialer

Institutionen.”Z

3. Notwendige formale (d. h. inhaltsarme, aber nicht
weltanschauungsfreie) Minimalstandards von Gerechtigkeit

Wenn sowohl fur die kommutative als auch fur die retributive (bzw. distributive) Gerechtigkeit
Verfahrensgerechtigkeit notwendig, aber nicht hinreichend ist, muss man sich eingestehen:

Auch letztere ist trotz ihrer vermeintlich reinen Formalitat keineswegs unstrittig. Zwar lassen

- Seite 5


https://syslex-online.de/articles/wirtschaft-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/robert-nozick/
https://syslex-online.de/people/john-rawls/

sich kultur- und zeitubergreifend einige - ideale, wenn auch oft nicht eingehaltene -
Minimalstandards benennen: das Gleichheitsgebot, die Forderung nach Unparteilichkeit, nach
Willkurfreiheit und nach fairen Verfahren. Diese zeigen sich etwa in der Unabhangigkeit der
Gerichte, in der Gewahr rechtlichen Gehors, in der Zulassung von Beweisen oder in
Grundsatzen wie audiatur et altera pars, nulla poena sine lege, in dubio pro reo,§ der fehlenden
Pflicht zur Selbstanklage oder dem Satz, dass niemand Richter in eigener Sache sein soll.2
Doch all diese Prinzipien sind in ihren jeweiligen Semantiken und Pragmatiken alles andere
als evident. Das gilt auch fur die ethische und rechtliche Dialektik der Dialektik (sic!) von

Menschenwiirde und Menschenrechten, 19 die spatestens nach dem Zweiten Weltkrieg und

den volkerrechtlich ratifizierten Menschenrechtspakten die Beweislast fur Mindeststandards
des Gerechten bilden, aber - wie die Sustainable Development Goals (SDGs) paradigmatisch

zeigen - nach vorne hin offen sind.

Gerechtigkeit wird oft als vernunftiger Ausgleich (griech.: 000[;0[EL.: mesotes) zwischen
Extremen verstanden. So war es bereits bei Aristoteles oes-gnd-icon, wenn er ihre Krénung in
der EinzelfalIgerechtigkeitu (griech.: 00000714 aequitas; engl.: equity; dt.: Billigkeit) sah, der
klug bedachten Mitte zwischen rigoristischem Legalismus und Willkur. Diese anwenden zu
kdénnen, zeichne den weisen Richter aus. Fur Aristoteles ist deshalb Gerechtigkeit vor allem
eine Tugend, sprich: eingetbte Haltung.E Auch die gerechte Gestaltung der Politeia sollte ein
Abwagen der Vor- und Nachteile unterschiedlicher Staatsformen sein und damit das

Gemeinwohl im Blick haben.l

4. Die zentrale Frage in der Moderne: soziale Gerechtigkeit —
aber wie?

Wahrend zu diesem Zwecke in der Antike (Platon oes-gnd-icon, Aristoteles oes-gnd-icon, Stoa
und Neuplatonismus) und in ihrer Rezeption im christlichen Mittelalter die Imagination einer
gesamtgesellschaftlichen Harmonie vorherrschte, suchten Neuzeit und Moderne Gerechtigkeit
so zu konzeptualisieren, dass dabei der zunehmenden Pluralitdt und Komplexitat der

Gesellschaft Rechnung getragen wird. Weil Freiheit und Gleichheit in dieser historischen Lage als
die zwei mal3geblichen Normen galten und gelten, wird (soziale) Gerechtigkeit modernitatssensibel

immer wieder als Ausgleich zwischen ihnen verstanden. Auch diese beiden Kofferbegriffe sind

genauso unklar wie der Ausgleichsimperativ zwischen ihnen. In dieser begriffs- wie

- Seite 6


https://syslex-online.de/articles/pflicht-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/normen-und-prinzipien-version-1-0/
https://syslex-online.de/referral_de/menschenwuerde/
https://syslex-online.de/articles/grundrechte-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/vernunft-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/articles/tugend-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/platon/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/articles/pluralismus-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/freiheit-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/gleichheit-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/normen-und-prinzipien-version-1-0/

praxistheoretisch schwierigen Situation ist bis heute die 1971 erstveroffentlichte ,Theorie der
Gerechtigkeit"H von John Rawls oes-gnd-icon zum Standard avanciert, an dem sich alle
weiteren Konzeptionen abarbeiten missen. In einem komplexen wie feinen
Argumentationsgang entwickelt Rawls drei Grundsatze der Gerechtigkeit, die genau den
erwahnten Ausgleich versuchen. Diese Satze formulieren die Grundprinzipien einer
~wohlgeordneten Gesellschaft” und sind in von ihm sogenannter ,lexikalischer Reihenfolge” zu
lesen. Das bedeutet: Die Wichtigkeit nimmt ab. Im ersten Hauptsatz vertritt Rawls die These,
dass alle Mitglieder der erwahnten Gesellschaft auf der Grundlage eines allen zukommenden
anstandigen Mindestmales an Grundgutern ein Recht auf gleiche Freiheit besitzen mussen;
als zweites fordert er Chancengleichheit (zumindest fiir alle 6ffentlichen Amter und
Positionen). Drittens sollten gemeinsam erarbeitete Gewinne so verteilt werden, dass die am
meisten Benachteiligten den gréf3ten Vorteil erhielten. Wenig Uberraschend ist, dass
insbesondere von (wirtschafts-)liberalen oder libertaren Positionen der dritte Satz massiv in
Zweifel gezogen wurde. Berechtigt an der Kritik ist der Punkt, dass in einer komplexen
Gesellschaft ,die” am schlechtesten Gestellten schwer zu ermitteln sind.\2 Denn in
unterschiedlichen Systemen gibt es unterschiedliche Exklusionsrisiken. Am problematischsten
wird es aber sicher dort, wo es - wie ein anderer grol3er Denker, Niklas Luhmann, festhalt - zu
wechselseitigen Exklusionsverstarkungen der Teilnahme am gesellschaftlichen Leben kommt.
16 Aber auch, wie umfangreich die Chancengleichheit (input- oder output-Orientierung) zu
bestimmen oder was die ,Gleichheit’ in ,gleicher Freiheit' meine oder wie hoch das ,decent

minimum“Z zu bestimmen sei und was es umfasse, gab Anlass zu intensivsten Kontroversen,

die bis heute anhalten.E

Der Beantwortung der letzten Frage widmet sich seit Jahrzehnten ein breiter Forschungs- und
Governance-Strang, vielleicht der einflussreichste der neueren politischen Philosophie: der
Capabilities Approach.B Er beeinflusst bis in die Gegenwart zahlreiche internationale
Organisationen. In unterschiedlichen Auspragungen - am bekanntesten sind der
wohlfahrtsokonomische Ansatz Amartya Sens oes—gnd—icon@ (Nobelpreis 1998) und der
Aristoteles oes-gnd-icon, Kant oes-gnd-icon und Rawls oes-gnd-icon weiterfiihrende

philosophische Ansatz Martha Nussbaums oes-gnd-icon2_1 (Kyoto-Preis 2016) - ist die Frage

leitend: Welche Grundbedingungen (capabilities) sind nétig, um ein gutes Leben (human

florishing) haben und entsprechend handeln zu kénnen (functioning)? Entsprechend sei soziale

- Seite 7


https://syslex-online.de/people/john-rawls/
https://syslex-online.de/people/amartya-sen/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/people/immanuel-kant/
https://syslex-online.de/people/john-rawls/
https://syslex-online.de/people/martha-nussbaum/

Gerechtigkeit zu bestimmen als Befahigung zur Teilnahmemadglichkeit an gesellschaftlicher

Kommunikation (nicht: Zwang dazu!), um so ein selbstbestimmtes Leben fUhren zu konnen.22

Greift man diese innere Kriteriologie von Gerechtigkeit auf, kann sie nahezu alle Spharen
gesellschaftlichen Lebens (strukturell und semantisch verstanden) kritisch darauf hin
befragen, ob und wie der Ausgleich von Freiheit und Gleichheit, von Chancenermaoglichung,
Zugang, Befahigung, Beteiligung und Inklusion oder zumindest Verhinderung wachsender
Exklusionsverstarkung erfolgt. Entsprechend wird der Terminus Gerechtigkeit nach der
Vielzahl von Spharen mit unterschiedlichsten Adjektiven verknUpft, beispielsweise: politische,

historische, Geschlechter-, Generationen-, globale, Bildungs-, 6kologische, 6konomische

Gerechtigkeit. Dabei bringen diese Bereiche je eigene Standards mit und sorgen fur
entsprechende Transformationen von (allgemeiner) Gerechtigkeit. Auf die jeweiligen
Spezifitaten dieser unterschiedlichen Gerechtigkeitskonkretionen kann hier nicht weiter

eingegangen werden.

5. Effektive Beteiligung benachteiligter Gruppen:
postkoloniale und intersektionale Perspektiven

Selbst wenn man gegenuber diesen zuletzt genannten kriteriologischen Bestimmungen
Rackfragen (vor allem nach den Bedingungen der Befahigung) erheben kann, zeigt sich doch:
Eine solche Befahigung zielt auf Teilhabe - und umgekehrt: Teilhabe an gesellschaftlich
relevanten Kommunikationen, vor allem Entscheidungen, entfaltet insbesondere dann ihre je
angemessene Bedeutung, wenn die Akteure kompetent sind, verantwortungsvolle
Entscheidungen zu treffen. Befahigungsgerechtigkeit und Teilhabegerechtigkeit stehen also in
einem Wechselverhaltnis. Dabei ist nicht a priori ausgemacht, ob diese Teilhabe an
Gesellschaftsgestaltung auf assimilierende Inklusion oder auf revolutionare Abolition (=
Abschaffung, Niederlegung) der gegebenen Verhaltnisse zielt (und unter welchen
Bedingungen dabei sogar auf Gewalt zurtckgegriffen werden darf oder soII).é Dies istim
Einzelfall reflexiv, emotional und performativ zu klaren: Woran kann eine realistische
Befahigung scheitern? Wird die Forderung nach ihr als ein Menschen(-gruppen)
entmachtigendes Feigenblatt fur vermeintliche, aber faktisch nicht stattfindende
Selbstermachtigung vorgeschoben? Was verhindert Teilhabe? Verschiedenste

Befreiungsbewegungen und die sie begleitenden praxeologischen Ansatze (von Burgerrechts-,

- Seite 8


https://syslex-online.de/articles/inklusion-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/geschlecht-version-1-0-2/
https://syslex-online.de/articles/bildung-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/postkoloniale-theologien-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/intersektionalitaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/inklusion-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/gewalt-version-1-0/

Black Lives Matter- (vgl. Art. Black Theology), LGBTIQ+-Bewegungen Uber Subaltern- zu

intersektionale Studien und Disability-Studies)ﬁ haben in all ihrer Unterschiedlichkeit und
auch ihren praktischen und konzeptionellen Konflikten untereinander gezeigt, dass vor allem

Geschlecht, Ethnie und Race, Gesundheitsstatus, Alter sowie (soziale) Klasse besondere

Risikofaktoren fur mangelnde Teilhabe(-mdglichkeit) an gesellschaftlichen Prozessen und
Entscheidungen darstellen. Zu erheblichen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten kommt es
dort, wo diese Faktoren sich wechselseitig verstarken. Das herauszustellen, ist insbesondere

ein Verdienst intersektionaler Studien.é

Daruber, wie unterdruckte, benachteiligte oder vulnerable Menschen(-gruppen)
gerechterweise Teilhabe - also Mitsprache und Mitentscheidung - an sie betreffenden Fragen

einfordern kdnnen, hat sich eine intensive Forschungsdiskussion entfaltet.

Gayatri Chakravorty Spivak oes-gnd-icon fragt in einem bertihmten Aufsatz (und dann Buch):

Kénnen die Subalternen Uberhaupt sprechen?& Zwar argumentiert sie angesichts der
bedrickenden Machtverhaltnisse eher pessimistisch, eréffnet aber Wege, wie Teilhabe
dennoch mdglich ware - durch Dekolonialisierung des Denkens, Selbstkritik der
Diskursmachtigen und das Gewahren von Raum und Stimme fur die ,Subalternen”, ohne sie

ZU vereinnahmen.

Miranda Fricker oes-gnd-icon untersucht in sozialphilosophisch-moraltheoretischer

Perspektive, wie Ungerechtigkeiten in Kommunikation entstehen und dann Uberwunden
werden kénnen.2Z Sie unterscheidet zwei Formen .epistemischer Ungerechtigkeit”: Zum

einen Testimonial Injustice, wenn die Glaubwurdigkeit von Personen systematisch gemindert
wird, weil sie von der dominanten Norm abweichen (etwa: , Frauen sind intuitiv, nicht
rational”). Zum anderen hermeneutische Ungerechtigkeit, wenn einem Diskurs Begriffe fehlen,
um Erfahrungen Uberhaupt verstandlich zu machen - wie einst bei der fehlenden Sprache fur

sexualisierte Gewalt. Beide Formen unterlaufen gerechte Teilnahmemaoglichkeiten an

gesellschaftlicher Kommunikation.

Daniel Loick oes-gnd-icon sieht in der Benachteiligung - so sehr sie kein Wert an sich ist -
unter bestimmten Bedingungen epistemische, normative, asthetische und affektive Vorteile
unterdruckter Gruppen.ﬁ Diese ,paradoxe Uberlegenheit” versteht er nicht als

Selbsttréstung, sondern als reale Wirkung widerstandiger Praxis, etwa in

- Seite 9


https://syslex-online.de/articles/black-theology-deu-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/behinderung-ethisch-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/geschlecht-version-1-0-2/
https://syslex-online.de/articles/ethnie-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/gesundheit-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/alter-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/klasse-sozialer-status-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/gayatri-chakravorty-spivak/
https://syslex-online.de/people/miranda-fricker/
https://syslex-online.de/articles/sexualisierte-gewalt-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/daniel-loick/
https://syslex-online.de/people/daniel-loick/
https://syslex-online.de/people/daniel-loick/

.Gegengemeinschaften”. So zeigt sich, wie eng im Gerechtigkeitskontext Theorie, Praxis und
Lebensformen miteinander verflochten sind. Kritisch bleibt zu fragen, ob Loicks Ansatz die
besondere Perspektive Benachteiligter nicht romantisierend verallgemeinert. Doch sein
Konzept wie auch Spivaks oes-gnd-icon und Frickers oes-gnd-icon Arbeiten mahnen, sich nicht
vorschnell als authentische Reprasentant:innen marginalisierter Gruppen zu verstehen.

Gerade wer sich der ,vorrangigen Option fur Benachteiligte” (Heinrich Bedford-Strohm

oes-gnd-icon)@ verpflichtet weil3, sollte prufen, ob er paternalistisch handelt oder solidarisch
unterstutzt - auch und gerade dort, wo Fremdheitserfahrungen bleiben. Ein solches
selbstkritisches Ringen um das rechte Mal3 ware ein Beitrag zu mehr Befahigungs- und

Teilhabegerechtigkeit.

Im Kontext postkolonialer und intersektionaler Impulse, Gerechtigkeitsprozesse entscheidend
von benachteiligten und betroffenen Gruppen pragen zu lassen, sind auch die Debatten um
Restorative Justice (ein deutscher Terminus wie ,restaurative Gerechtigkeit” ist
ungebrauchlich) zu betrachten.22 Retributive Gerechtigkeit (vgl. Kap. 2.2) zielt gerade im
Zusammenhang der Aufarbeitung schweren Unrechts, z. B. von Kriegsverbrechen und
Genozid, primar auf Vergeltung, stellt das in der Vergangenheit begangene Verbrechen ins
Zentrum und fordert, dass Tater fur ihr schuldhaftes Handeln bestraft werden - als Akt der
Gerechtigkeit und zur Sicherung des 6ffentlichen Rechtsfriedens. Restorative Justice dagegen
richtet den Blick nach vorn: Sie versucht, durch Dialog, Anerkennung des erlittenen Leids und
Wiedergutmachung zerstorte Beziehungen zu heilen, gesellschaftliche Verséhnung zu fordern
und stellt dabei das/die Opfer in den Mittelpunkt des Gerechtigkeitsprozesses. Manch
praktisch-politische Modelle wie das kolumbianische Sondergericht fur den Frieden verbinden
beide Gerechtigkeitsformen: Strafe bleibt (bei fehlender Kooperation der Tater) mdglich, steht
aber im Dienst der Wahrheitsfindung, der Heilung und eines dauerhaften gerechten Friedens.

So entsteht ein hybrides Verstandnis von Gerechtigkeit, das Verantwortlichkeit und

Versdhnung gleichermalien anstrebt.

6. Dialektik von ,Umverteilung und Anerkennung“ (N.
Fraser/A. Honneth) als Prafkriterium far
Gerechtigkeitsforderungen und -theorien

- Seite 10


https://syslex-online.de/people/gayatri-chakravorty-spivak/
https://syslex-online.de/people/miranda-fricker/
https://syslex-online.de/people/heinrich-bedford-strohm/
https://syslex-online.de/articles/solidaritaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/verantwortung-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/versoehnung-ethisch-version-1-0/

Der Schnelldurchgang durch aktuelle postkoloniale, politisch-philosophische und
moraltheoretische Positionen, wie Befahigungs- und Beteiligungsdefizite identifiziert und
moglichst umfassend Uberwunden werden kdnnen, verweist auf einer Metaebene auf eine
Dialektik, die einen kritischen Mal3stab fur jede Theorie sozialer Gerechtigkeit darstellt: die

Dialektik von Anerkennung und Umverteilung.‘a’—1 Beide Begriffe sind in sich hochgradig

umestritten, erst recht inr Verhaltnis. Bei der Anerkennung wird nicht nur dartber diskutiert,
welche Formen unter diesen schillernden Begriff fallen (berihmt, aber auch vielfach kritisiert

ist die von Axel Honneth oes-gnd-icon herausgearbeitete Trias von Recht, Solidaritat und Liebe

),2 sondern auch ob Anerkennung Uberhaupt erreichbar ist, ob Verkennungﬁ nicht
konstitutiv zu einer geerdeten Anerkennung hinzugehoére und wie grol3 das Mal3 an

Vulnerabilitat ist, um zu echter Anerkennung zu gelangen.ﬁ Noch umstrittener ist das

Verstandnis von Umverteilung:E Braucht es sie Uberhaupt in der Forderung der
Gerechtigkeit? Sei es nicht vielmehr ungerecht, Eigentum zum Wohle anderer oder auch der
Gemeinschaft (bspw. durch Steuern) anzutasten? Wie viel Umverteilung ist zu welchem Zweck

gerecht? Die Ruckfragebatterie Iasst sich schier endlos erweitern.

Dennoch hat die sach- und stilpragende Debatte zwischen Nancy Fraser oes-gnd-icon und

Axel Honneth oes-gnd-icon zu Beginn der 2000er Jahre - bei allen bleibenden Differenzen

zwischen den beiden - deutlich gemacht,% dass soziale Gerechtigkeit nicht eindimensional
gedacht werden kann. Strukturelle und materielle Herausforderungen auf der einen sowie
kulturelle, semantische und emotionale Aspekte auf der anderen Seite bedingen sich
wechselseitig. Sie stehen, je nach gesellschaftlichen Systemen oder Spharen, in einem
komplexen Wechselverhaltnis, wobei mal die eine, mal die andere Dimension theoretisch,
praxeologisch und praktisch in sachlicher, zeitlicher, rGumlicher oder sozialer Hinsicht prioritar
zu berucksichtigen ist. Eine sich an realen Verhaltnissen abarbeitende konkrete und nicht nur
abstrakte Theorie der Gerechtigkeity sollte diese Einbettungen anhand der heuristischen
Unterscheidung und Dialektik von Anerkennung und Umverteilung (selbst-)kritisch im Blick

behalten.

7. Das immer neu zu bedenkende, trage Verhaltnis von (Ge-
JRechtem und Gutem

- Seite 11


https://syslex-online.de/articles/dialektik-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/anerkennung-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/axel-honneth/
https://syslex-online.de/articles/solidaritaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/liebe-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/vulnerabilitaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/nancy-fraser/
https://syslex-online.de/people/axel-honneth/
https://syslex-online.de/articles/gefuehl-version-1-0/

Die in den letzten Jahrzehnten gewachsene, aber auch als ,,woke" kritisierte Weiterentwicklung
38 von Gerechtigkeitsstandards um kulturelle Fragen wie solchen um Race und Gender
demonstriert, dass die Formatierung des (als verallgemeinerbar und unbedingt fordernd
erachteten) Gerechten ohne die Einwirkungen von partikularen Vorstellungen des Guten,
speziell der als gut erachteten Lebensfuhrung, kaum vorstellbar ist. Deshalb lebt die
Bestimmung des Gerechten immer auch von der Verhaltnisbestimmung zum Guten. Eine der
grolBen Theoriedebatten in der Sozialphilosophie und politischen Theorie der letzten funfzig
Jahre (der sog. Liberalismus-Kommunitarismus-Streit) rang um diese Grenzbestimmungen.2
M. E. liegt man nicht falsch, wenn man die Konsequenzen dieser Debatte so zusammenfasst -
und das zu wissen, ist hilfreich, um in der nicht nur pluralen, sondern zunehmend
polarisierten Gesellschaft weltanschauliche Konflikte abschichten zu kénnen: Grundsatzlich
sollten in einem demokratischen Rechtsstaat verschiedene Vorstellungen guten Lebens
moglich sein. Dies gilt besonders, weil er eine bewahrte politische Form einer funktional
ausdifferenzierten und weltanschaulich pluralen Gesellschaft ist. Dabei mussen Standards des
(eben auch semantisch keineswegs eindeutig zu bestimmenden) Gerechten und des Rechts
beachtet werden. Gerechtigkeit gilt (auRer im Rechtspositivismus) als regulative Idee oder

kritischer MaRstab des Rechts. Der beriihmte Soziologe Niklas Luhmann oes-gnd-icon nennt

Gerechtigkeit daher halbironisch die ,Kontingenzformel des Rechts”.2% Damit will er darauf
hinweisen, dass der Verweis auf Gerechtigkeit oft eher verschleiert als klart, wie und mit
welcher Begrindung zwischen Recht und Nicht-Recht unterschieden werden soll. In einem
solchen Rahmen sollten sich unterschiedliche Vorstellungen guten Lebens wechselseitig
respektieren (kdnnen). Grundlage dafur sollte neben den erwahnten formalen Standards der
iustitia universalis zumindest auch die offene, aber sich de facto trage entwickelnde rechtliche
und ethische Dynamik von Menschenwirde und -rechten sein. Im Konfliktfall zwischen
verschiedenen Weltanschauungen habe der Vorrang des Rechten (was immer das im
Einzelnen heil3t) vor den Vorstellungen des Guten zu gelten. Zugleich bieten die Lebensformen
und Vorstellungen des Guten unverzichtbare Motivationshintergrinde und
Ressourcenbecken, vorhandene Deutungen und Vorstellungen des Rechten und Gerechten
kritisch zu hinterfragen, ggf. aber auch zu bestatigen oder weiterzuentwickeln (so wurdigen
viele in Zeiten der Klima- und Biodiversitatskrisen Rechte zukunftiger Generationen starker,
als dies noch vor Jahrzehnten oder gar in der Antike der Fall war). Den Ansatz, partikulare

Vorstellungen des Guten zur Weiterentwicklung der Universalisierungserwartung von

- Seite 12


https://syslex-online.de/articles/gut-moralisches-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/niklas-luhmann/
https://syslex-online.de/articles/klimaethik-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/universalismus-version-1-0/

Gerechtem zu nutzen, ohne diese kulturellen Wurzeln zu vergessen, kann man als

Transpartikularisierung (Peter Dabrock oes-gnd-icon) bezeichnen.2! Dass dabei die jeweils

partikularen Positionen auf der Suche nach sie Transzendierendem (bei Rawls zu
harmonistisch ,,overlapping consensus” genannt)ﬂ schmerzhafte Erfahrungen von sie
herausforderndem Anderem und Fremdem machen, gehért ehrlicherweise zur Wahrheit

dieser Figur.

8. Transpartikularisierung des Gerechten am Beispiel der
biblisch-christlichen Tradition

Die biblischen und die sich auf sie beziehenden kirchlichen und theologischen Traditionen
halten im transpartikularisierenden Sinne gewichtige narrative, konzeptionelle und
praxeologische Impulse bereit, die erheblich dazu beitragen kénnen, motivational und
interpretativ Theorien und Praxen von Gerechtigkeit weiterzuentwickeln. Gerade wenn man in

evangelischer Perspektive hermeneutisch von der Rechtfertigungsbotschaft und der von ihr

her gelesenen Zwei-Reiche-und-Regimenten-Lehre, die zugleich unseren Standort in der

modernen Gesellschaft nicht leugnet, ausgeht,ﬁ wird man konstatieren kdnnen: Aus dem
Motiv, dass das marginalisierte Volk Gottes aus Agypten befreit worden ist (Ex 1-15), leitet sich
in vielen biblischen Traditionen das Grundmotiv der Gerechtigkeit, verstanden als
Gemeinschaftstreue (hebr.: zedaka; 0000) kb.*4 Diese schlieRt (ebenfalls in vielen Traditionen
verburgt) das Moment der Inklusion und vorrangigen Berucksichtigung von benachteiligten
und vulnerablen Gruppen ein: ,Witwen, Waisen, Fremdlinge und Armen” (Sach 7,10 u. 8.). Sie
sollen nicht bevorzugt werden, aber ihre soziale und rechtliche De-facto-Benachteiligung soll

ausgleichend berucksichtigt werden (Lev 19,15; Dtn 24,17-19; Jes 1,17 u. 0.). Diese Form von

Gerechtigkeit ist im Anschluss an das grundlegende altagyptische Ordnungskonzept Maat*2
als ,Kraftfeld"*® zu begreifen, aus dem heraus einzelne Weisungen (hebr.: mischpatim;
0ooooooyile Glaubwardigkeit erhalten. Wo solche inklusions- und vulnerabilitatssensible
Gerechtigkeit nicht umgesetzt wird, erheben sich prophetische Stimmen, um die Missachtung

dieses kollektiv wie individuell (als Ideal) geltenden Auftrages anzuprangern.ﬂ

Zugleich halt die biblische Tradition (hermeneutisch mit der auf Dietrich Bonhoeffer

oes-gnd-icon zuriickgehenden Unterscheidung von Letztem und Vorletztem gelesen)ﬁ eine

hohe Sensibilitat fur das bereit, was man ,,eschatologische Vorbehalte” nennt.*2 Sowohl in

- Seite 13


https://syslex-online.de/people/peter-dabrock/
https://syslex-online.de/referral_de/bibel/
https://syslex-online.de/articles/hermeneutik-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/rechtfertigung-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/zwei-reiche-regimente-lehre-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/vulnerabilitaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/prophetie-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/dietrich-bonhoeffer/
https://syslex-online.de/articlecontainer/eschatologie/

Zeit-, Raum-, Sach- wie Sozialdimension wird immer wieder darauf verwiesen, dass
Gerechtigkeit im Sinne der inklusiven und vulnerabilitatssensiblen Gemeinschaftstreue
anzustreben ist. Zugleich ist wahrzunehmen, dass ihre endgultige Realisierung notorisch
ausbleibt. Es wird zwar versucht, Gerechtigkeit als Gemeinschaftstreue an bestimmten Orten
zu verwirklichen. Aber es ist auch zu konstatieren: Zum einen ragt das Ideal Uber diese
Versuche hinaus, zum anderen wird es ,jenseits von Eden” nicht umgesetzt: Die sachlichen
Bestimmungen bleiben aufgrund der begrenzten Kenntnis der Bedingungen immer
unvollstandig; zudem stehen der Menschen individuelle und kollektive Pragungen (Endlichkeit,
Fragmentaritat wie Stinde) der Verwirklichung von Gerechtigkeit immer wieder entgegen.
Dennoch bleibt der Zuspruch Gottes (nach christlichem Verstandnis besiegelt in seinem
~Letzten Wort" Jesu Christi)@ Inspiration, sich nicht mit identifizierten Ungerechtigkeiten
zufrieden zu geben, sondern sie moglichst partizipativ und auch auf Frieden hin orientiert, zu

Uberwinden.

9. Sprachfahigkeit der transpartikular verstandenen
Gerechtigkeit in der Gegenwart

Solch biblische Perspektiven mussen jedoch, so die evangelisch-fundamentaltheologische

Linie, in der Moderne mit ihrer funktionalen Differenzierung und weltanschaulichen Pluralitat
gebrochen und neu formuliert werden. Gerechtigkeit, biblisch verstanden als
Gemeinschaftstreue, Uberschneidet sich mit Konzepten wie Solidaritat (weil sie wie diese eine

starke partikulare Bindung berucksichtigt) oder Barmherzigkeit (weil zedaka; 0000@ft mit

chesed; 0100@t. Gute) zusammen gedacht wird), geht aber Gber das hinaus, was in modernen,
oft abstrakten Gerechtigkeitstheorien als das von Allen unbedingt in einer bestimmten
Konstellation zu Fordernde formuliert wird. Eine simple Ubertragung etwa der hebraischen
zedaka in moderne Diskurse ist unzulassig. Vielmehr bedarf es einer hermeneutischen
Reflexion und Ubersetzung, die Anschlussfahigkeit bei gleichzeitiger fremdheitswahrender
Irritationskraft bereithalt. Es hilft daher nicht, wenn in den letzten Jahrzehnten auf der
Schwelle von Systematik und biblischer Theologie (inspiriert von kulturwissenschaftlichen
Beitragen, konkret von Jan Assmann oes-gnd-icon)lﬂ biblisch nachvollziehbare Hybridfiguren

wie ,,Erbarmensgesetz“g und ,konnektive Gerechtigkeit”2 formuliert werden. Solche in der

antiken Welt, in der umfassende Weltbilder Geltung beanspruchen konnten, nachvollziehbare,

normativ wie evaluativ geltende Orientierungsmuster mussen mit der modernen Differenz

- Seite 14


https://syslex-online.de/articles/zeit-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/suende-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/jesus-christus-als-glaubensinhalt-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/frieden-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/fundamentaltheologie-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/moderne-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/solidaritaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/barmherzigkeit-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/jan-assmann/

von Gerechtem und Gutem verknUpft werden. Das mag im obigen Sinne geschehen, dass die
Kulturen des Guten stark gemacht werden, die Semantiken, Narrationen und Praktiken fur die
Gestaltung des Gerechten bereithalten. Aber man sollte nicht den Fehler begehen, Gutes als
Gerechtes auszugeben. Halt man sich bei allen Kopplungsnotwendigkeiten an diese Differenz,
kann evangelische Ethik im transpartikularisierenden Austausch mit anderen Traditionen
einen wichtigen Beitrag fur die Suche nach Gerechtigkeit und damit der ,Stadt Bestem” (Jer
29,7) leisten.

Weiterfuhrende Literatur

Miller, David, Art. Justice, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Spring 2025 Edition (
https://plato.stanford.edu/entries/justice), abgerufen am 22.05.2025.

Dabrock, Peter, Befahigungsgerechtigkeit. Ein Grundkonzept konkreter Ethik in

fundamentaltheologischer Perspektive. Unter Mitarbeit von Ruth Denkhaus, Gutersloh 2012.

Fischer, Stefan, Art. Gerechtigkeit / Gerechter / gerecht (AT), in: WiBilex, 2015 (https://www.die-

bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at), abgerufen
am 22.05.2025.

Goppel, Anna et al. (Hrsg.), Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart 2016.

Horn, Christoph/Scarano, Nico (Hrsg.), Philosophie der Gerechtigkeit. Texte von der Antike bis
zur Gegenwart, Frankfurt a. M. 2002.

Hoffe, Ottfried, Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfihrung, Minchen ©2021.
Einzelnachweise

e

Vgl. Tomasello, Michael, Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral, Berlin 2016.

o 2

- Seite 15


https://plato.stanford.edu/entries/justice
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup1
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup2

Vgl. Shklar, Judith N., Uber Ungerechtigkeit. Erkundungen zu einem moralischen Gefiihl,
Berlin 2021.

.3

Vgl. Miller, David, Art. Justice, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Spring 2025
Edition (https://plato.stanford.edu/entries/justice), abgerufen am 22.05.2025 (dort auch

Hinweise auf viele weitere Artikel zu speziellen Formen der Gerechtigkeit); Horn,
Christoph/Scarano, Nico (Hrsg.), Philosophie der Gerechtigkeit. Texte von der Antike bis
zur Gegenwart, Frankfurt a. M. 2002; Goppel, Anna et al. (Hrsg.), Handbuch Gerechtigkeit,
Stuttgart 2016; Witte, Markus (Hrsg.), Gerechtigkeit (Themen der Theologie 6), Tubingen
2012.

.4

Ulpian, lustiniani Digesta 1,1,10 (Textausgabe:
https://www.thelatinlibrary.com/justinian/digest1.shtml), abgerufen am 22.05.2025):

Gerechtigkeit ist der feste und dauerhafte Wille, jedem sein Recht zukommen zu lassen.

e5

Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, tbers. von Ursula Wolf, Reinbek 2006.

e 6

Vgl. Nozick, Robert, Anarchie, Staat, Utopia, Minchen 2011.

o 7

Rawls, John, Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. 1975, 19.

e 8

~Man hore auch die andere Seite”, ,Keine Strafe ohne Gesetz”, ,,Im Zweifel fir den

Angeklagten”.

9

- Seite 16


https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup3
https://plato.stanford.edu/entries/justice
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup4
https://www.thelatinlibrary.com/justinian/digest1.shtml
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup5
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup6
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup7
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup8
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup9

- Seite 17

Vgl. Dabrock, Peter, Befahigungsgerechtigkeit. Ein Grundkonzept konkreter Ethik in
fundamentaltheologischer Perspektive. Unter Mitarbeit von Ruth Denkhaus, Gutersloh
2012.

10

Vgl. Bundeszentrale fur politische Bildung (Hrsg.), Menschenrechte (Aus Politik und
Zeitgeschichte 21-22/2020), Bonn 2020; Bundeszentrale fur politische Bildung (Hrsg.),
Allgemeine Erklarung der Menschenrechte (Aus Politik und Zeitgeschichte 49-50/, 2023),
Bonn 2023; zur doppelten Dialektik von Menschenwulrde und Menschenrechten vgl.
Huber, Wolfgang, Gerechtigkeit und Recht. Grundlinien christlicher Rechtsethik,
Gutersloh 1996, 222-286.

Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, V 14.

Vgl. LeBar, Mark, Art. Justice as a Virtue, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
Spring 2025 Edition (https://plato.stanford.edu/entries/justice-virtue/), abgerufen am
22.05.2025.

13

Vgl. Hiebaum, Christian (Hrsg.), Handbuch Gemeinwohl, Wiesbaden 2022.

14

Vgl. Rawls, Theorie.

15

Vgl. Bratu, Christine, Das Differenzprinzip, in: Goppel, Anna et al. (Hrsg.), Handbuch
Gerechtigkeit, Stuttgart 2016, 158-163.

16


https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup10
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup11
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup12
https://plato.stanford.edu/entries/justice-virtue/
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup13
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup14
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup15
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup16

Vgl. Luhmann, Niklas, Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2000, 300-306.

e 17

Vgl. White, Stuart, Art. Social Minimum, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
Spring 2025 Edition (https://plato.stanford.edu/entries/social-minimum/), abgerufen am
22.05.2025.

e 18

Fur die wichtigsten Kritikpunkte am Egalitarismus, die bis zu der von Friedrich A. von

Hayek oes-gnd-icon vertretenen These reichen, dass soziale Gerechtigkeit ein unsinniges
Konzept darstelle, weil Markte kein Subjekt seien und man daher in der Marktwirtschaft
keine soziale Gerechtigkeit erwarten kénne, vgl. (noch immer relevant) Krebs, Angelika
(Hrsg.), Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik, Frankfurt a. M.
2000; zur Verteidigung eines ausdifferenzierten Gleichheitsverstandnisses vgl. Pauer-
Studer, Herlinde, Autonom leben. Reflexionen Uber Freiheit und Gleichheit, Frankfurt a.
M. 2000, vor allem die Hauptthese: ,,Unter Bedingungen der Ressourcenknappheit [...] ist
die Frage, wie viel jemandem zusteht, nicht ablosbar davon zu beantworten, wie viel

andere erhalten sollen” (53).

e 19

Vgl. Robeyns, Ingrid/Fibieger Byskov, Morten, Art. The Capability Approach, in: The
Stanford Encyclopedia of Philosophy, Spring 2025 Edition (
https://plato.stanford.edu/entries/capability-approach/), abgerufen am 22.05.2025.

e 20

Vgl. Sen, Amartya, Okonomie fur den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit und Solidaritat in
der Marktwirtschaft, Minchen/Wien 2000.

o 21

Vgl. Nussbaum, Martha, Fahigkeiten schaffen. Neue Wege zur Verbesserung

menschlicher Lebensqualitat, Freiburg/Munchen 2015.

- Seite 18


https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup17
https://plato.stanford.edu/entries/social-minimum/
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup18
https://syslex-online.de/people/friedrich-a-von-hayek/
https://syslex-online.de/people/friedrich-a-von-hayek/
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup19
https://plato.stanford.edu/entries/capability-approach/
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup20
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup21

Vgl. Dabrock, Befahigungsgerechtigkeit, 76-84.

Vgl. Enzmann, Birgit (Hrsg.), Handbuch Politische Gewalt. Formen - Ursachen -
Legitimation - Begrenzung, Wiesbaden 2013; Neuheuser, Christian, Gewalt der
Ungleichheit. Wirde und Widerstand, Stuttgart 2025.

e 24

Vgl. Tretter, Max, Hip-Hop bei Black Lives Matter-Protesten. Eine theologisch-ethische
Auseinandersetzung mit sthetischen Artikulationsformen in der Offentlichkeit (PE 26),
TUbingen 2025; Waldschmidt, Anne (Hrsg.), Handbuch Disability Studies, Wiesbaden
2022,

e 25

Vgl. Biele Mefebue, Astrid et al. (Hrsg.), Handbuch Intersektionalitatsforschung,
Wiesbaden 2022.

e 26

Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty, Can the Subaltern Speak? Postkolonialitat und
subalterne Artikulation, Wien/Berlin 2007.

e 27

Vgl. Fricker, Miranda, Epistemische Ungerechtigkeit. Macht und die Ethik des Wissens,
Muanchen 2023.

e 28

Vgl. Loick, Daniel, Die Uberlegenheit der Unterlegenen. Eine Theorie der

Gegengemeinschaften, Berlin 2024.

e 29

- Seite 19


https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup22
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup23
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup24
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup25
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup26
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup27
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup28
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup29

- Seite 20

Vgl. Bedford-Strohm, Heinrich, Vorrang fur die Armen. Auf dem Weg zu einer

theologischen Theorie der Gerechtigkeit, Gutersloh 1993.

30

Zum Verhaltnis von retributiver Gerechtigkeit und Restorative Justice vgl. Ambos,
Kai/Aboueldahab, Susann, Retributive and Restorative Justice. Where Does International
Criminal Law Stand Today?, in: Ethics and Armed Forces 12 (01/2025), 38-45.

31

Vgl. Fraser, Nancy/Honneth, Axel, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-
philosophische Kontroverse, Frankfurt a. M. 2003; Siep, Ludwig et al. (Hrsg.), Handbuch
Anerkennung, Wiesbaden 2021; Goppel et al., Handbuch Gerechtigkeit.

32

Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt/M. 1994.

Vgl. Bedorf, Thomas, Verkennende Anerkennung. Uber Identitat und Politik, Berlin 2010.

Vgl. Braun, Matthias, Zwang und Anerkennung. Sozialanthropologische
Herausforderungen und theologisch-ethische Implikationen im Umgang mit psychischer
Devianz (PE 10), Tubingen 2017; Ott, Tabea, Zwischen Unsichtbarkeit und Exponiertheit.
Zu einer theologischen Ethik der Visibilitat im digitalisierten Gesundheitssystem (PE 27),
TUbingen 2025.

35

Vgl. Barry, Christian, Art. Redistribution, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
Spring 2025 Edition (https://plato.stanford.edu/entries/redistribution/), abgerufen am
22.05.2025.



https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup30
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup31
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup32
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup33
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup34
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup35
https://plato.stanford.edu/entries/redistribution/

- Seite 21

36

Vgl. Fraser/Honneth, Umverteilung.

37

Vgl. Dabrock, Befahigungsgerechtigkeit, 84-107.

38

Bei aller offensichtlichen ideologiebehaften Kritik an sog. woken Einstellungen, erscheint
mir dort ein bedenkenswerter Punkt erreicht, wenn von marginalisierten Menschen(-
gruppen) die eigene Lebensweise partikularistisch als die einzig richtige dargestellt und
ein ernsthaftes Gesprach mit anderen Lebensformen, auch im Sinne der
transpartikularisierenden (s. Kap. 8) Selbstkritik gar nicht mehr gewollt ist. Ob und wie
das zutrifft und nicht ein Zerrbild der ,anitwoken” Gruppierungen darstellt, muss im

Einzelnen gepruft werden; vgl. Balzer, Jens, After Woke, Berlin 2024.

39

Vgl. Forst, Rainer, Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von

Liberalismus und Kommunitarismus, Frankfurt a. M. 2004.

40

Luhmann, Niklas, Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995, 214-238.

41

Unter Transpartikularisierung verstehe ich die Bereitschaft partikularer Traditionen
(resp. der darin verwurzelten Menschen), Fremdheitsherausforderungen im Eigenen und
ihm gegenuber als Anreiz zu verwenden, ,nicht nur in Wort und Zunge, sondern Tat und
Wahrheit” (1Joh 3,18) Uber das Vertraute hinauszublicken und mit und im Gegenuber zu
anderen nach verbindendem, begrtind- und motivierbarem Allgemeinerem (Komparativ!)
zu suchen, ohne die eigenen Bindungen und Wurzeln deshalb kappen zu mussen.

Perspektive ist eine lateral immer neu zu suchende, kultur- und affektsensible


https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup36
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup37
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup38
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup39
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup40
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup41
https://syslex-online.de/passage/62-00318-1-johannes-318/

Universalisierung von unten; vgl. zuletzt Dabrock, Peter, Begrenzte Vermittlung von
Grenzen. Zum Ansatz responsiver Transpartikularisierung, in: Dabrock, Peter et al.,
Grenzen von Vermittlung - Vermittlung von Grenzen. Ethische, theologische und

gesellschaftswissenschaftliche Erkundungen, Stuttgart 2025, 15-22.

Vgl. Rawls, John, Politischer Liberalismus, Frankfurt a. M. 1998, 219-265.

Vgl. Dabrock, Peter, Differenzkompetenz und Ambiguitatssensibilitat zum Wohle der
Offentlichkeitskultivierung. Ein Essay Gber modernitatssensible Repristinationen der
Zwei-Reiche-und-Regimenten-Lehre, in: Wustmans, Clemens et al. (Hrsg.), Kontext und
Dialog. Sozialethik regional - global - interdisziplinar. Festschrift fur Traugott Jahnichen
zum 65. Geburtstag (Ethik - Grundlagen und Handlungsfelder 21), Stuttgart 2024, 52-68.

o 44

Vgl. Fischer, Stefan, Art. Gerechtigkeit / Gerechter / gerecht (AT), in: WiBiLex, 2015 (

https.//www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-

gerecht-at), abgerufen am 22.05.2025; Dabrock, Befahigungsgerechtigkeit, 107-132.

e 45

Vgl. Quack, Joachim Friedrich, Art. Maat, in: WiBiLex, 2006 (https://www.die-

bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/maat), abgerufen am 14.05.2025.

e 46

Vgl. Welker, Michael, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Viuyn
1992, 224-231.

o 47

Vgl. Kessler, Rainer, Art. Sozialkritik (AT), in: WiBiLex, 2008 (https://www.die-

bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/sozialkritik-at), abgerufen am 22.05.2025.

- Seite 22


https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup42
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup43
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup44
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup45
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/maat
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/maat
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup46
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup47
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/sozialkritik-at
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/sozialkritik-at

Vgl. Bonhoeffer, Dietrich, Ethik (DBW 6), Gutersloh 1992, 137-162.

Vgl. Huber, Gerechtigkeit, 167-183.

Vgl. Verweyen, Hansjurgen, Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie,
Regenburg 42002.

e 51

Vgl. Assmann, Jan, Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agypten, Minchen
1990.

. 52
Welker, Gottes Geist, 27-32.

e 53

Vgl. Huber, Gerechtigkeit und Recht, 159-160.

Huber, Wolfgang, Gerechtigkeit und Recht. Grundlinien christlicher Rechtsethik, Gutersloh
1996, 222-286.

Neuheuser, Christian, Gewalt der Ungleichheit. Wirde und Widerstand, Stuttgart 2025.

Witte, Markus (Hrsg.), Gerechtigkeit (Themen der Theologie 6), Tubingen 2012.

Gerechtigkeit

- Seite 23


https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup48
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup49
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup50
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup51
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup52
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup53
https://ethik-lexikon.de/stichwort/gerechtigkeit

